


FOTO: MIQUEL COLL 

Dal 6 novembre 2025 al 6 aprile 2026, il MACBA di Barcellona 
ospita Proyectar un planeta negro. El arte y la cultura de Panáfrica,  
una mostra dedicata alla storia lunga e stratificata del panafricanismo 
nel campo dell’arte, della cultura e del pensiero politico. La mostra 
affronta in modo non riduttivo le molteplici manifestazioni culturali 
del panafricanismo, inserendole in un orizzonte globale che va dal 
Primo Congresso Panafricano del 1919 fino alle pratiche artistiche 
contemporanee. L’esposizione nasce come progetto itinerante 
sviluppato in collaborazione con istituzioni come l’Art Institute of 
Chicago, il Barbican Centre di Londra e il KANAL – Centre 
Pompidou di Bruxelles. 

Attraverso oltre 500 opere di più di cento artisti, intellettuali e 
produttori culturali provenienti dall’Africa, dalle Americhe, 
dall’Europa e dalla diaspora globale, la mostra costruisce un racconto 
ampio, complesso e volutamente non lineare, che rifiuta una semplice 
scansione cronologica per articolarsi invece attorno a nuclei tematici 
quali le origini del panafricanismo, la ‘negritudine’, le pratiche di 
rappresentazione, la protesta collettiva, le tradizioni spirituali, 



l’animismo, la cultura popolare e le forme di immaginazione politica 
alternative all’ordine coloniale e postcoloniale. Pittura, scultura, 
fotografia, installazioni, video, documenti d’archivio, manifesti 
politici, riviste storiche, materiali sonori e audiovisivi convivono nello 
spazio espositivo, restituendo l’idea del panafricanismo non come 
semplice oggetto di studio storico, ma come campo estetico e 
immaginativo vivo in cui l’arte è sempre intrecciata alla lotta, alla 
presa di parola e alla costruzione di comunità. La mostra, infatti, mette 
in scena le pratiche materiali e intellettuali che hanno animato forme 
di attivismo culturale e politico.  

FOTO: MIQUEL COLL 

Uno dei lavori esposti, tra i più iconici, è African-American Flag 
(1990) di David Hammons. Si tratta di una bandiera che reinventa la 
bandiera degli Stati Uniti utilizzando i colori rosso, nero e verde della 
bandiera panafricana, un’opera che presenta in modo potente e 
concettuale la relazione tra identità afro-americana, lotta politica e 
simboli nazionali. Questo pezzo incarna visivamente l’idea di 
solidarietà e identità collettiva che attraversa il progetto curatoriale.  



Altro artista presente con foto della serie Somnyama Ngonyama: Hail 
the Dark Lioness è Zanele Muholi. Nei suoi autoritratti in bianco e 
nero l’artista esplora tematiche di identità, bellezza nera e storia 
coloniale. Queste opere guardano alla liberazione, alla 
rappresentazione e all’autoaffermazione nera attraverso media diversi.  

Posto di rilievo ha il lavoro Alls my life I has to fight di Theaster 
Gates. La sua scultura è una delle opere visivamente più potenti della 
mostra: presenta una Madonna nera racchiusa in una gabbia. L’opera 
parla di lotta, resilienza e presenza nera nella storia globale, 
trasformando l’iconografia sacra in metafora politica e culturale.  

Di grandissimo impatto è anche Invisible Presence: Bling Memories di 
Ebony G. Patterson. Si tratta di una installazione composta da 
cinquanta piccole sculture a forma di ataúd (bare stilizzate). L’opera è 
carica di simbolismo. Collega memoria collettiva, celebrazione e lutto, 
e riflette sulle dinamiche della visibilità/invisibilità dei corpi e delle 
vite nere nelle società contemporanee.  

FOTO: MIQUEL COLL 



Altro lavoro tra i tanti che mio hanno colpito è ¡Asesinos, Asesinos! di 
Kader Attia. Questa opera è una delle pièces più forti politicamente 
presenti nel percorso espositivo. La versione esposta include porte 
tagliate per metà e megafoni, che funzionano come una potente 
metafora della violenza istituzionale e della negazione della parola. La 
porta, che per definizione dovrebbe consentire il passaggio, appare qui 
mutilata o resa inservibile, alludendo agli ostacoli imposti ai soggetti 
colonizzati o marginalizzati nell’accesso allo spazio pubblico e ai 
diritti. Il megafono, strumento di amplificazione della voce, diventa un 
dispositivo di protesta collettiva: ciò che è stato escluso o silenziato 
trova comunque una via per farsi sentire. L’opera mette in relazione 
chiusura e comunicazione, repressione e resistenza, mostrando come 
la violenza storica e coloniale produca silenzi forzati che l’atto 
politico e la denuncia cercano costantemente di rompere. 

FOTO: MIQUEL COLL 

Tutte queste opere mostrano come la produzione artistica panafricana 
sia stata e sia capace di tenere insieme spiritualità, denuncia politica, 
riflessione sulla memoria, critica della violenza storica e affermazione 



di soggettività nere, senza mai ridursi a un linguaggio univoco o a 
un’estetica riconoscibile e stereotipata. 

In questo senso, uno degli aspetti più sorprendenti e riusciti della 
mostra è proprio il suo carattere assolutamente non prevedibile, perché 
chi si aspetta di trovare prevalentemente oggetti di artigianato etnico o 
opere leggibili solo come testimonianze identitarie viene 
completamente smentito: ciò che emerge è un insieme di lavori 
estremamente complessi e sofisticati, che parlano dell’Africa, delle 
sue diaspore e delle sue lotte, ma che possiedono un valore autonomo, 
pienamente artistico e concettuale, capace di reggere a prescindere dal 
contesto storico o dall’etnia degli autori, e che funzionano come opere 
di denuncia, politiche e poetiche allo stesso tempo. Proprio questa 
ricchezza e questa qualità fanno sì che la mostra sia non solo molto 
importante dal punto di vista culturale e teorico, ma anche 
profondamente coinvolgente sul piano estetico. 

FOTO: MIQUEL COLL 



Proyectar un planeta negro solleva interrogativi critici non eludibili 
sul ruolo delle istituzioni museali europee e occidentali quando 
decidono di accogliere, raccontare e mettere in scena movimenti e 
istanze che sono nati come radicalmente anti-sistemici e anti-coloniali, 
perché il fatto che un museo europeo ospiti una narrazione nata in 
opposizione all’egemonia occidentale genera tensione e pone 
domande cruciali su chi controlli il racconto, su come vengano 
selezionate e contestualizzate le opere. Esiste sempre il rischio che 
pratiche e pensieri radicali vengano normalizzati o “sedimentati” in 
forme museali accademiche, perdendo parte della loro carica 
sovversiva originaria, e che il panafricanismo, una volta inglobato nei 
circuiti dell’arte globale, venga letto più come oggetto di 
contemplazione che come forza viva di trasformazione politica. 

FOTO: MIQUEL COLL 

Tuttavia, la mostra del MACBA tenta di non nascondere questo 
paradosso, lasciando emergere le frizioni e invitando implicitamente il 
pubblico a interrogarsi sulle dinamiche di potere, di rappresentazione 
e di proprietà culturale che attraversano il mondo dell’arte 



contemporanea. Pur non potendo rispondere, la mostra apre uno 
spazio di riflessione critica. 

Nel complesso, Proyectar un planeta negro si impone, tra le 
esposizioni dedicate alla cultura panafricana che ho visto in Europa, 
come una delle più significative e riuscite, capace di coniugare rigore 
storico, profondità teorica e impatto visivo, e al tempo stesso di 
mettere in discussione il ruolo stesso del museo come luogo di 
narrazione, rendendosi non solo una mostra da vedere, ma 
un’esperienza da attraversare con attenzione e spirito critico, che vale 
assolutamente la pena visitare perché estremamente ricca, 
sorprendente e, senza esitazioni, molto molto bella. 

Con il supporto di: Turisme Barcelona - www.barcelonaturisme.com 


