DONATO DI CRECCHIO

MONO NO AWARE

SAGGI0 SULL'IMPERMANENZA
E LA DOLCEZZA DEL MONDO CHE SVANIS




Mono no aware

Saggio sull'impermanenza e la dolcezza del mondo che svanisce

di Donato Di Crecchio



I1 battito del mondo effimero

C’e un istante, invisibile e perfetto, in cui il fiore di ciliegio decide di staccarsi
dal ramo. Non e un addio né un destino: € il compimento naturale della grazia.
In quell’attimo, tra la caduta e l'aria, vive il cuore segreto del Giappone. E il
mono no aware — la commozione dolce e ineluttabile che nasce nel
riconoscere la fragilita delle cose, la loro inevitabile dissolvenza.

Nessuna cultura ha saputo dare al tempo un volto tanto umano. In Occidente la
malinconia e una ferita, una nostalgia che rimpiange. In Giappone, invece, € un
soffio che accoglie. Il mondo non viene giudicato per la sua fugacita, ma amato
per la sua brevita, come un verso che si spegne nel silenzio. Aware significa
“ahime”, ma in quella sillaba di sorpresa non c’e disperazione: c’e il
riconoscimento che ogni cosa, proprio perché destinata a finire, & piena di
senso.

L'uomo che contempla la caduta dei petali non si sente separato dal mondo,
ma ne diventa parte: egli cade con essi, senza dolore, con la grazia di chi sa che
la bellezza non & possesso, ma passaggio. E un sentimento che unisce I'estetica
al destino, la percezione alla pieta.

Roland Barthes, viaggiando in Giappone, scrisse che la “la delicatezza € un
sapere della perdita”. Ed e proprio questo sapere che distingue il mono no
aware: non la fuga dal dolore, ma la sua trasfigurazione in tenerezza. Ogni
istante ¢ un dono che non puo essere trattenuto. Nel respiro delle cose, il
tempo diventa trasparente. Li dove tutto svaniscel’invisibile si lascia
intravedere.

Lorigine di un sentimento

Il mono no aware nasce come un sussurro antico, molto prima che qualcuno
gli desse un nome. Viveva gia nella scrittura di Murasaki Shikibu, nel suo Genji
Monogatari — romanzo dell’XI secolo che, piu di ogni altra opera, ha insegnato
al Giappone a guardarsi con pieta.In quelle pagine, la vita della corte di Heian e
un flusso di stagioni, colori e amori destinati a dissolversi. Il principe Genji



ama e perde, osserva la luna sulle acque, ascolta il vento tra i pini. Tutto vibra
di una malinconia composta, di un’emozione che non urla ma sfiora.

Nel XVIII secolo, Motoori Norinaga(1730-1801), studioso e poeta, dedico la
sua vita a comprendere il segreto di quella grazia. Nei suoi commentari al
Genyji, scrisse che I'anima giapponese si riconosce nell’aware — la sensibilita
che “commuove il cuore per la fugacita delle cose”. Per Norinaga, la grandezza
del Genjinon sta nella trama, ma nella sua capacita di risvegliare il sentimento
della transitorieta: la consapevolezza che nulla dura, e che proprio per questo
tutto e degno di essere amato.

Il termine mono no aware unisce due idee: mono (le cose) e aware (il pathos,
il respiro emotivo). Non e solo I'oggetto a essere effimero, ma anche chi lo
contempla. E un incontro tra la caducitd del mondo e la fragilitd del cuore
umano. Nel linguaggio di Norinaga, questa sensibilita non & un concetto
astratto, ma un modo di vivere: l'intelligenza emotiva di chi percepisce la
realta come vibrazione condivisa, come una sinfonia di perdite e splendori.

L'Occidente, nello stesso tempo, costruiva la sua estetica sulla tensione tragica
tra essere e divenire, sull’ansia di immortalita. In Grecia, il pathos era il teatro
della passione e della catarsi; in Giappone, il aware ¢ una carezza che
accompagna, un sentimento che non risolve ma abita.

Ogni epoca elegge il suo modo di sentire il tempo. L'Heian lo fece attraverso la
poesia di corte, dove un ramo di pruno poteva racchiudere un mondo. La
raffinatezza di quel periodo, che noi potremmo scambiare per formalismo, era
in realta una forma di pieta estetica: il desiderio di salvare I'istante, non contro
la morte, ma insieme a essa. Norinaga, che visse in un Giappone gia
attraversato dal confucianesimo e dal buddhismo, volle invece riscoprire la
voce originaria dello yamato-gokoro — il “cuore giapponese”. Egli scrive:
“L'uomo che non si commuove per le cose € come una pietra: vive, ma non
sente”. Questa commozione €& la vera conoscenza. Non € la ragione a
comprendere il mondo, ma la compassione.

E cosi il mono no aware divenne la misura di tutta la cultura giapponese, un
codice invisibile che unisce arte e vita. Dal canto dei poeti alla cerimonia del te,



dal modo in cui si piega un foglio alla costruzione di un giardino, ogni gesto
sembra dire: tutto passa, dunque tutto é prezioso.

La filosofia dell'impermanenza

Tutto scorre, eppure nulla si perde. E questa la legge del mondo, ed & anche il
cuore segreto del pensiero giapponese. Il mono no aware é la sua forma

sentimentale, ma il suo fondamento metafisico & il mujo (FEF) —

I'impermanenza. Ogni cosa nasce, cresce, si dissolve. Non esiste un essere
stabile, non c’e un centro che duri: solo la danza incessante del divenire.

Il buddhismo, giunto in Giappone nel VI secolo, fece dell'impermanenza la
chiave per comprendere la sofferenza e la liberazione. Ma mentre in molte
scuole la consapevolezza di mujo portava al distacco, nel cuore della
sensibilita giapponese essa gener0d un sentimento opposto: la compassione.
Capire che tutto e transitorio non porta a rifiutare il mondo, ma a toccarlo con
piu cura.

Nel Hojoki(Note dalla mia capanna di eremita), scritto da Kamo no Chomei nel
XIII secolo, si legge:“Il flusso del fiume non cessa mai, e tuttavia I'acqua non e
mai la stessa. Le bolle che galleggiano sull’acqua, si dissolvono, si formano
ancora — cosi e I'uomo, cosi e il suo mondo.” Non e una lamentazione, ma una
contemplazione. La fragilita non e difetto, e forma naturale dell’esistenza.

Dogen, il grande maestro zen, ne fa una dottrina della presenza. “Studiare la
via e studiare sé stessi. Studiare sé stessi e dimenticare sé stessi.” Dimenticare
sé stessi significa accettare di non essere un centro separato, ma un flusso. In
quel fluire, la mente diventa chiara, e ogni cosa — una foglia, un respiro, un
suono — rivela la sua perfezione imperfetta.

Nell’Occidente di Parmenide e Platone, la verita si cercava nell'immutabile. In
Giappone, invece, la verita € il mutamento stesso. L'essere € una vibrazione,
non un solido. Eraclito lo avrebbe compreso: “Non ci si bagna mai due volte



nello stesso fiume.” Ma nel pensiero giapponese, questo flusso non e tragedia

— e armonia.
Il mondo non & una lotta contro il tempo, ma un respiro insieme al tempo.

La parola mujo ricorre nei sutra, ma anche nei giardini. Ogni giardino zen e
una meditazione sull'impermanenza: le pietre sembrano eterne, eppure le
foglie le ricoprono, la luce muta, 'acqua si prosciuga e ritorna. Il paesaggio e
un organismo che cambia come un volto umano.

Il mono no aware nasce dunque dall’incrocio tra estetica e ontologia: non solo
le cose passano, ma anche la nostra emozione per esse € impermanente —
eppure, nelmomento in cui la sentiamo, e assoluta.La vita diventa allora un
atto di partecipazione alla fragilita universale.

Nel linguaggio zen, si dice che “l'istante € eterno”. Non perché duri, ma perché
nel suo sparire rivela l'infinito. La foglia che cade non € meno reale della
montagna; anzi, nella sua caduta mostra la verita che la montagna dimentica:
tutto e relazione, tutto e transito, tutto € respiro. E forse € questo che il mono
no aware ci insegna: non a temere la fine, ma a percepirla come forma di
bellezza. Il mondo non chiede di essere posseduto, ma di essere ascoltato. In
quell’ascolto, il tempo diventa canto.

La forma delle emozioni

Ogni arte autentica € un modo di trattenere il tempo senza violarlo.ll mono no
aware non si spiega: si mostra, si manifesta come un tremore nel linguaggio,
come una pausa tra due suoni. E la forma invisibile che attraversa secoli di
estetica giapponese — dalla poesia waka alla calligrafia, dal noh al cinema di
Ozu.

Nella poesia di corte dell’epoca Heian, il sentimento del aware si trasmette in
venti sillabe appena.l versi del Manyoshi (Raccolta di diecimila foglie) o del
Kokinshii (Raccolta di poesie antiche e moderne) non cercano la grandiosita,
ma |'’eco.Un ramo di pruno, la luna riflessa in una tazza di sake, una parola
pronunciata al momento sbagliato — bastano a generare una commozione
silenziosa. Lemozione non & mai gridata, ma suggerita. E 'arte del yohaku



(letteralmentespazio lasciato in bianco), lo spazio bianco che circonda la
parola e le da respiro — quel vuoto fertile che permette al senso di nascere nel
silenzio.”

Basho, maestro dell’haiku, ne fece una via spirituale. Nel suo celebre
componimento:

Vecchio stagno -
una rana si tuffa,
suono d'acqua.

Tutto accade nel nulla. Eppure, in quel nulla & contenuto il mondo intero: il
suono che si dissolve, la quiete che lo precede, la consapevolezza che I'attimo
non tornera. Questo e il mono no aware: il tempo che si percepisce mentre
svanisce.

Anche la calligrafia (shodo) € un atto di impermanenza: ogni tratto e
irripetibile, frutto di un gesto unico e irripetibile, come il respiro. Il pittore o il
monaco non mira alla perfezione della forma, ma all’armonia del movimento.
Linchiostro non si corregge: cio che accade, accade. Lerrore & parte della
grazia.

Nel cinema di Yasujiro Ozu, questa filosofia si fa visiva. I suoi film — 7arda
primavera, Viaggio a Tokyo — sono elegie della vita quotidiana.Non c'e
dramma, non c’e eroe. Ci sono solo madri che attendono, figli che partono,
tavoli vuoti, tatami illuminati da una luce che sbiadisce. Il tempo in Ozu non
scorre come fiume, ma come rugiada.Ogni silenzio e una preghiera laica, ogni
oggetto — una teiera, un paio di pantofole — diventa testimone di
un’emozione che non ha piu voce.

In un suo appunto, Ozu scrive: “Non voglio raccontare la vita; voglio mostrarla
mentre se ne va.” Ecco il mono no aware nel suo stato piu puro: I'amore per cio
che gia scompare.

Anche in Ugetsu monogatari (I racconti della luna pallida d'agosto, 1953) di
Mizoguchi, i fantasmi non sono figure del terrore, ma ombre di desiderio. Il
loro apparire e dolce come un sogno, e la loro sparizione rivela una verita piu



profonda della vita stessa. Il Giappone non teme il fantasma, perché in esso
riconosce la continuita della memoria: 'impermanenza non spezza, trasforma.

Nella letteratura moderna, Kawabata ne fa una lingua di neve e silenzio. In La
casa delle belle addormentate, I'erotismo diventa malinconia; in // suono della
montagna, la natura partecipa al dolore umano. La neve, la nebbia, la luce del
mattino: ogni cosa sembra dire “anch’io passerd”. E la tenerezza dell’istante
che si sa finito, la compassione verso la bellezza che non vuole essere € eterna.

Tutto cid rivela un tratto fondamentale dell’estetica giapponese: I'assenza di
opposizione tra vita e arte. Nel mono no aware, 1a poesia non imita la realta,
ma la respira. Il pittore, il poeta, il regista non intendono sottrarre il mondo al
tempo: scelgono di restare con lui nel suo svanire. Il silenzio, in Giappone, non
& vuoto ma eco. E il luogo dove I’emozione si ritira per durare.

Etica della delicatezza

In un mondo che teme la fragilita, il mono no aware insegna a
venerarla.Questa estetica del transitorio non si ferma alla percezione della
bellezza, ma si trasforma in un’etica: una disciplina dell’anima che consiste nel
vivere in empatia con il fragile, nel custodire la grazia del perituro.
MotooriNorinaga lo intui: I'uomo capace di provare aware € un uomo buono,
perché sa sentire. Chi si commuove davanti alla caduta dei fiori non perché li
perde, ma perché li riconosce come vivi, partecipa alla stessa vibrazione che
muove il mondo. E un’etica del pathos, non della legge. La moralitd nasce
dall’emozione, non dal dovere: ¢ la risposta del cuore al passaggio delle cose.

Questa sensibilita, nel Giappone classico, divenne la radice di una cortesia
profonda, di un modo di vivere fatto di misura, tatto, attenzione. Ogni gesto —
versare il te, piegare un panno, disporre un fiore — € un atto morale perché
contiene in sé la consapevolezza della caducita. Il bello coincide con
I’armonioso, perché entrambi rispettano il tempo.

Nel pensiero occidentale, al contrario, la forza e spesso vista come virtu. Da
Aristotele a Nietzsche, l'etica si fonda sull’affermazione, sulla tensione
dell’essere. Il monomoaware propone un’altra via: quella della delicatezza



come forma di resistenza. Essere delicati non significa essere deboli, ma
scegliere di non ferire cio che e gia fragile.

Byung-Chul Han scrive che “I’attenzione e la forma piu alta della cura”. Nel
mono no aware, questa attenzione € una forma di preghiera silenziosa. Chi sa
guardare con pieta una foglia che cade, sapra anche ascoltare I'altro con la
stessa presenza. La compassione — jihi nel buddhismo — non €& un
sentimento superiore, ma la naturale conseguenza della consapevolezza che
tutto e interdipendente.

Watsuji Tetsuro, nel suo Fido (Clima e cultura, 1953), definisce l'etica
giapponese come una ‘relazione tra uomini e ambiente”.Non esiste un
soggetto isolato, ma un essere che vive nel respiro collettivo del clima, delle
stagioni, dei gesti. In questa visione, il mono no aware non é una virt, ma un
sentire: la disposizione interiore di chi si lascia attraversare dal ritmo della
terra e dalle sue trasformazioni.

Ne deriva una moralita dell’'umilta. Il mondo non € materia da dominare, ma
presenza da ascoltare. Luomo che vive secondo il mono no aware non cerca di
imporre un senso, ma di sintonizzarsi con cio che accade. E questa
sintonizzazione produce gentilezza, compostezza, gratitudine.

Nel gesto di raccogliere un petalo, di porgere una parola con lentezza, di
lasciare che l'altro resti nel proprio silenzio, si manifesta una forza sottile:
quella della compassione estetica. Essa non salva il mondo, ma lo onora. E
onorare il mondo — nel suo sparire — e forse la piu alta forma di amore.

[l presente che svanisce

Viviamo in un’epoca che teme il silenzio piu della morte.ll tempo e stato
colonizzato, reso produttivo, tagliato in frammenti di efficienza. Nulla deve
fermarsi, nulla puo invecchiare. In questa vertigine, il mono no aware risuona
come una nostalgia e come una salvezza. Esso ci ricorda che la vita non & un
accumulo di esperienze, ma un dissolversi lento di istanti.

I mondo digitale ci offre l'illusione della memoria: fotografie, archivi,
messaggi che restano sospesi nel cloud come anime in attesa.Ma cio che e

\

sempre presente, paradossalmente, non vive. La memoria vera non ¢



conservazione, ma metamorfosi. Ogni cosa deve poter scomparire per essere
ricordata. [l mono no aware ci insegna che la perdita ¢ il modo in cui il tempo
respira.

Nei social, la bellezza € consumo; nel flusso delle immagini, I'occhio non ha piu
tempo per la commozione. Listantaneita uccide l'attesa, e con essa la
profondita. Byung-Chul Han, nel suo // profumo del tempo, scrive che “solo chi
sa sostare puo ancora respirare”. Sostare — ecco il verbo che il mono no aware
restituisce alla modernita: non possedere, ma assistere; non trattenere, ma
accompagnare.

Forse oggi I'impermanenza non ci manca perché I’'abbiamo dimenticata, ma
perché I'abbiamo accelerata fino a renderla invisibile.Siamo circondati da cose
che scompaiono troppo in fretta per poterle amare. Il ritmo dell’algoritmo ¢ il
contrario della durata, perché non conosce la pausa. Eppure, solo nella pausa
nasce la coscienza.

In Giappone, I'arte del kintsugi — riparare con I'oro — € un simbolo perfetto
di questa sapienza: la frattura non si nasconde, si sublima.ll vaso rotto non
torna com’era, ma diventa piu vero, piu prezioso, perché testimonia il
passaggio del tempo. Cosi 'anima umana dovrebbe imparare a portare la
propria crepa come un sigillo.ll mono no aware non cerca di restaurare la
perfezione perduta: accoglie la bellezza dell’irrecuperabile.

Anche nella fotografia analogica, ormai scomparsa, c’era un ritmo aware:
I'attesa dello sviluppo, il mistero dellimmagine che emergeva lentamente
dalla carta. Oggi, 'immagine e immediata, ma priva di respiro.

Non si guarda piu, si scorre. Non si contempla, si colleziona.Eppure — come
scriveva Barthes in L'empire des signes (1970)— “ogni segno e una fioritura, e
subito un addio.” Nel momento in cui comprendiamo questo addio, il mondo
torna a parlarci.

Recuperare il mono no aware nel presente non significa imitare il Giappone
antico, ma ritrovare dentro di noi la capacita di commuoverci per cio che
finisce. E un atto politico, oltre che poetico: una ribellione contro I'indifferenza.
Solo chi riconosce la vulnerabilita del reale puo ancora amarlo.



Forse il compito dell’'uomo moderno non é accelerare, ma reimparare a dire
addio — con grazia, con lentezza, con gratitudine. In ogni istante che se ne va,
una parte di noi puo ancora imparare a restare.

[l respiro delle cose

Nel cuore di ogni cosa vibra un istante che non si lascia possedere.E il battito
segreto del mondo, I'’eco di una promessa che non chiede compimento. Il mono
no aware € questa promessa — un modo di abitare la perdita senza paura, di
riconoscere nell’effimero la forma stessa dell'invisibile

Il fiore che cade non e il contrario della vita: ne e il sigillo. La bellezza non si
oppone alla fine, ma la accompagna. E noi, creature di passaggio, troviamo
senso solo nel contemplare cio che sfugge. Tutto cid che dura é illusione; cio
che svanisce e reale, perché ci obbliga ad amare senza possedere.

Nel mono no aware, la tristezza diventa conoscenza. Non esiste dolore piu
puro di quello che comprende, e nessuna gioia piu vera di quella che accetta di
finire. Ogni forma, ogni volto, ogni suono porta in sé la sua dissolvenza, come
una parola che si spegne nel suo stesso respiro.Eppure, in questo spegnersi, il
mondo risplende.

Forse € questo il compito dell'uomo: non trattenere la vita, ma custodirne il
respiro.

Vivere come si contempla la pioggia che cade, senza cercare di fermarla,
sapendo che ogni goccia ¢ un dono che non tornera. Nel silenzio dopo la
musica, nella luce che svanisce dal tatami, nel profumo che resta dopo il te,
abita la voce del silenzio.

Perché cio che scompare, continua a parlare.



Cio che scompare

Nel vuoto della coppa
resta il profumo del te.

Tutto e passaggio,
ma nulla € invano.

La mano che lascia,
I’occhio che tace,
sono ancora canto.

Nel soffio del tempo

Questo saggio € nato come si nasce in primavera: da un tremore, da un
profumo che non si puo trattenere. Scrivere del mono no aware e stato come
tentare di tradurre un respiro. Ogni parola sembrava gia sul punto di svanire,
ogni immagine e un petalo sospeso tra luce e ombra.

Non ho cercato di descrivere un concetto, ma di avvicinare un sentimento: la
gratitudine verso cio che finisce. Perché ogni bellezza autentica porta in sé€ la
nostalgia della propria scomparsa, e ogni perdita e solo un’altra forma
dell'incontro.

Ho scritto questo testo come si cammina in un giardino dopo la pioggia: con la
consapevolezza che tutto cio che brilla, presto evaporera. Ma e proprio in
questa precarieta che il mondo diventa trasparente — come una goccia che
riflette il cielo per un istante solo, e in quell’istante racchiude 'infinito.

Il mono no aware non e malinconia: &€ una forma d’amore. Un amore che non
chiede durata, ma presenza. E se qualcosa di questo amore rimarra, non sara
nelle parole, ma nel silenzio tra una parola e I'altra.

Cosi, chi leggera, forse sentira ancora — per un attimo — il soffio del tempo.

Kyoto, Ottobre 2025
D.D.C.



